TUROCZY ZOLTAN

EVANGELIKUS EVANGELIZACIO

Tartalom:
Nem igaz!
Mas igaznak tartja.
Isten elarulja magat.
Hihetetlen?
Sokféle kegyelem.
Volt — nincs!
A kegyelem indoka.
Olcso a kegyelem?
No — és a szenvedés?

Hat a pokol?

Felelds kiado: Csepregi Béla. Fébé nyomda, Budapest, 1949.

(A flizet szovegének betli szerint azonos utan kozlése: G. A.)

»En, én vagyok, aki eltorlom alnoksdagaidat enmagamert,

és biineidrol nem emlékezem meg!« Ezsaias 43:25.

Nem igaz!

Ez az ige azt mondja Istenrdl, hogy O csak kegyelem. Semmi mas. Tudom, hogy
tiltakozol ez ellen a megallapitas ellen. Szenvedélyesen tagadod: Nem igaz! Hivatkozol a
tapasztalat, a torténelem, a kijelentés és a teoldgia bizonysagaira. Ezek mind ellentmondanak
annak, hogy Isten csak kegyelem és semmi mas.

A tapasztalat azt mutatja: nem igaz, hogy Isten csak kegyelem. A magam életében is
sokszor kell éreznem, hogy csattan a hatamon szentségének és haragjanak ostora. Nem igaz,
hogy Isten csak kegyelem!

A torténelem is azt bizonyitja, hogy Isten biintetd, de mindig igazsagos kezével
lesopor egyes népeket a fold szinérél. Masokat botjaként hasznal fel, de azutan azokat is eltori
mas népek hatan. Aki a torténelmet ismeri, nem beszélhet arrol, hogy az az Isten, aki a
torténelemben mutatja meg 6nmagat, csak kegyelem.

A Szentiras sem enged meg ilyen kijelentést. A Szentiras is beszél Isten szentségérdl
és haragjarol, mégpedig nemcsak az Otestimentomban, hanem az Ujtestamentomban is.

Torolje ki a bibliabol példaul a Jelenések konyvét az az ember, aki azt meri allitani, hogy




Isten csak kegyelem! Mit csinalna kiilonben azokkal az igékkel, melyek oly megrazé6 modon
beszélnek arrol, hogy Isten egyszer kionti haragjanak poharat a foldre az ember biine miatt?
A teologia is egyre vildgosabban latja, hogy nem lehet elhanyagolni Isten orcajan
szentségének, igazsdganak és haragjanak kemény vonasait. Hat akkor hogy lehet Istenrdl azt
mondani, hogy csak kegyelem? Azt hajland6 vagyok elismerni Istenrdl, hogy 6 kegyelmes is,

de hogy 0 csak kegyelem lenne, azt nem tudom elfogadni.

Mas igaznak tartja.

Ezt mondod Te, én pedig, — bar egyaltalan nem tartozom azok koz¢, akik Isten
szentségét, haragjat és blint gylolo féltékeny szerelmét el akarjak titkolni, — mégis alairom
azt, amit ez az ige igy iizen a szdmomra: Isten csak kegyelem. Ahogy az ember csak biin, gy
Isten csak kegyelem.

Ne gondold, hogy csak ez az ige az, ami gondolkoddba ejtett engem. Olvasd el Zsolt.
25:10-et: »Az Urnak minden utja kegyelem.« Figyelj fel arra, hogy egy kivételt kizaro sz6 van
itt. Nem arrol van itt sz6, hogy Istennek sok utja kegyelem, még arr6l sem, hogy Istennek sok
olyan ttja kegyelem, amelyet mi nem latunk kegyelemnek. Az Urnak minden ttja
kegyelem. Kivétel nélkiil minden ttja. Pedig néha csak ugy dong a laba alatt a f61d, amikor
jar. Megijed t6le az ember, akarcsak Adam és Eva a biineset utan az Edenkertben, amikor
hlivos alkonyatkor Isten a kertben jart. Pedig talan €p puha, gyepes fiivon Iépdelt. Mégis
meghallottak és halalra rémiiltek. Hat még, amikor Isten nem keresni, hanem itélni jon! Az
ige szerint ez az utja is kegyelem.

Gondolj Janos 3:16-ra: »Ugy szerette Isten e vildgot, hogy az & egysziilott Fiat adta,
hogy valaki hiszen obenne, el ne vesszen, hanem 6rok élete legyen.« Ezt Jézus Krisztus
mondta. — [lyennek latta Isten szive kellds kozepét. Isten tehat nem akarja a blinds halalat,
hanem azt akarja, hogy megtérjen és éljen. Akarata nem az, hogy érvényesiiljon az igazsag, ha
belepusztul is a vilag, hanem az, hogy inkabb vesszen az igazsag, csak maradjon meg és €ljen
az ember.

Egy sereg egyéb igét is tudnék felsorakoztatni annak igazoldsara, hogy Isten csak

kegyelem. Legyen azonban elég annyi, hogy David és Jézus igaznak tartja.

Isten elarulja magat.
Most nem az a dolgunk, hogy a Szentiras széles 1atokorében nézziik ezt a kérdést,
hanem az, hogy mivel az ige legkisebb része is ige, — most ebben az el6ttiink all6 igében

keressiik, mi az ebben a versben, ami azt mutatja, hogy Isten csak kegyelem.



J6 az igét mindig Gsszefliggésében szemlélni. A mondatok ¢és egyes kijelentések néha
kiilonos hangsulyt nyernek a helyzet révén, amelyben elhangzottak.

Az el6zd vers igy szol: »Csak biineiddel terheltél, vétkeiddel farasztal engemet.« Az
elfaradt, kimeriilt, az emberek biinét hordozni mar alig tudd, az emberek megtéritésében
megtarado, a Krisztus szemén keresztiil mar konnyeket hullato Isten beszél ebben a
mondatban. Tudataban vagyok annak, hogy ez igy kifejezve elemberiesitése Istennek.
Kimondani is alig merem. De hat nem én mondom, hanem Isten maga mondja magarél. Es
most gondold meg, hogy az az Isten, aki belefaradt abba, hogy az ember minden gondolata és
utja sziintelentil csak gonosz az ¢ ifjusagatol fogva, az az Isten, aki belefaradt abba, hogy
megtéritse ezt az emberviladgot, aki csak annyit tud mondani: Hanyszor akartalak
egybegyijteni, de te nem akartad, az az Isten ebben a lelki helyzetben mondja: »En, én
vagyok, aki eltériom dlnoksagodat...«

Tudjuk jol, hogy vannak olyan pillanatok az életben, amikor lehull az dlarc rolunk,
amikor elveszitjiik magunk felett az 6nfegyelem uralmat és onfeledt gyonasi kényszerben
kibuggyan beldliink az, amit a sziviink mélyén rejtegetiink. Hanyszor megddbbeniink mi
magunk azon, ami ilyen helyzetben kijon bel6liink. Ezek az 4ruld, leleplezd pillanatok.

Ha valamikor fel lehet tételezni Istenrdl, hogy 6nmagat adja, hogy »kiesik isteni
szerepébol, leveti kirdlyi méltosagat és érzo szivvé valik, akkor ez az a helyzet. Isten szive
ugy megtelik banattal, hogy nem latja maga koriil a menny dicsOségét, a tizezerszer tizezer
angyalok seregét, a mennyei Jeruzsalemet, nem latja mindazt a dicsdséget és boldogsagot,
amit onmaganak alkotott, csak egyet 1at, a blint. Mint valami rettentd sotét viharfelhd iil rd az
Ur arcara a banat az emberért, akit a legszebbnek akart teremteni és aki mégis a teremtés
gyalazatava valik. Es ekkor mondja a kegyelem igéit.

Nem egy helyen van csupan az frisban megorokitve az, hogy ilyen lelki helyzetben
mit mondott Isten. Egy ilyen ige I. Mozes 6:5-6. Ezt olvassuk itt: »Es ldtd az Ur, hogy
megsokasult az ember gonoszsaga a foldon s hogy szive gondolatinak minden alkotasa
sziintelen csak gonosz.« Ugyanaz a lelki helyzet itt, mint Ezsaias 43:24-ben. Itt azonban ez a
szomor(i mondat sziiletett meg Isten ajkan: »Banom, hogy embert teremtettem.« Es lett bel6le
6zonviz. Eltorolte az embert a foldnek szinérél. Ezsaias 43:24-ben — mint lattuk — megint ez a
lelki helyzet. Es ugyanaz az Isten most azt mondja: »Eltérlom dlnoksdgaidat.« Es lett belSle
valtsag.

Hat most melyik az igazi Isten? Az-e, aki [. Mdzes 6-ban, vagy az, aki Ezsaias 43-ban

besz¢él? Melyik mondat leplezi le igazan, teljesen Istent?



Tudjuk j6l, hogy az 6z6nviz térténetének végén van egy par nagyon fontos mondat.
Akkor mondja el ezeket Isten, amikor Noé a barkabol kilépve megépiti az oltart és bemutatja
a halaaldozatot. A j6 illatu fiist felfel¢ szall és akkor Isten ezt mondja: Nem lesz tobbé
0zonviz, hanem »mig a fold lészen, vetés és aratas, hideg és meleg, nydr és tél, nap és éjszaka
meg nem sziinnek.« (1. Mozes 8:22.) Mintha azt mondana Isten: Megbantam az 6zonvizet.
Azoéta csak kegyelem az Isten. Azdta valahanyszor a szivére ranehezedik az a hatés, hogy az
ember csak biin, nem tud méast mondani: »En, én vagyok, aki eltérlom dlnoksdgaidat.«

Erzel-e valamit abbol, hogy ebbdl a szemszogb6l nézve mindazokban az igékben,
amelyek Isten haragjarol beszélnek, amiket az ember ugy olvas, hogy szinte latja mogotte
Isten dsszevont szemoldokét, mellyel ronthat, teremthet szaz vilagot, mindazokban az igékben

sokkal tobb a »pedagdgiai harag«, mint Isten maga.

Hihetetlen?

Ennek a kijelentésnek nemcsak a lelki helyzete teszi vilagossa, hogy szabad ezt
allitanunk: Isten csak kegyelem, hanem magénak a kijelentésnek a szovege is megerdsit
ebben.

Figyeld meg, hogyan kezdddik ez a szoveg: »En, én...« Miért mondja kétszer? A
biblidban nem vagyunk hozzaszokva semmiféle szoszaporitashoz. Miért talalkozunk itt mégis
ismétléssel? Azért, mert Isten vilagosan latja azt, hogy itélete, haragja, igazsadgszolgaltatasa
mindig érthetd az ember el6tt, de kegyelme mindig érthetetlen, hihetetlen,
megmagyarazhatatlan. Azt mindig 0jra meg Gjra mondani kell, hogy én, én vagyok, aki
eltorlom a biinddet. Ember €bred; fel erre a hihetetlen valosagra! Az ember ugyanis mindent
konnyebben hajlandé elfogadni, de azt nem tudja értelemmel felfogni, hogy az ember irant,
aki Iényege szerint csak biin, a szent és igaz Isten csak kegyelem. Hét lehet ezt megérteni?
Isten mégis azt mondja: Ember, hidd el nékem! En, aki azt mondottam, hogy megbiintetem az
atyak vétkeit a fiakban harmad és negyediziglen, én, én, vagyok, aki eltdrlom bilineidet €s nem

emlékezem meg tobbé azokrol.

Sokféle kegyelem.
Figyeljiik meg, hogyan fogalmazza meg mindezt Isten, hogyan bocséatja meg az ember
bilinét, hogyan gyakorolja a kegyelmet!
Tobbfeleképen lehet kegyelmet gyakorolni. Lehet Gigy, hogy leszdllitom a biintetést.
Milyen nagy kegyelem lenne mér az is, ha Isten nem mondana mast, mint: a biintetésedbdl

elengedek! Jeremids 46:28/b-ben igy szol Isten a népéhez: »Neked nem vetek véget, hanem



megverlek téeged itélettel, mert nem hagyhatlak teljesen biintetés nélkiil.« Bizonyos vagyok
afeldl, hogy Izrael Istennek ezt az lizenetét Jeremids ajkarol kegyelemnek vette. Hogyne lenne
kegyelem, hiszen a szent Isten azt mondja, hogy nem ad olyan biintetést, amilyent
megérdemelne a nép, csak olyant, ami elkeriilhetetlen. Mintha mentegetné magat Isten: Lasd
be, egészen nem hagyhatlak biintetés nélkiil. Kegyelem ez, csodalatos kegyelem!

De Isten tovabb megy kegyelmében. Nem elégszik meg azzal, hogy elenged a
biintetésbol, hanem elengedi az egész biintetést. Gondoljunk az ados szolga példajara. Tizezer
talentomot pocsékolt el lelkiismeretlen kezeléssel. Amikor hazaérkezik ura, nem tud
elszamolni. Kitlinik a sikkasztas. Tudja jol a szolga, hogy az elszamoltatasnak csak egy vége
lehet: Vigyétek, dobjatok a borton fenekére, €s akkor majd megtudja, hogy hogyan kell az én
vagyonomra vigyazni! Arverezzétek el minden vagyonat! Juttassatok koldusbotra még a
csaladjat is! Tudja jol a szolga, hogy ez jarna néki. S ha a kiraly villamlé tekintettel ezt
mondotta volna néki, akkor egyetlen arva szt sem tudott volna ellene szolni. De a kirdly nem
ezt mondta, hanem teljes és tokéletes kegyelmet adott neki: elengedem az addssagod. (Maté
18,23-27). Milyen csodalatos kegyelem!

Most ne beszéljiink arrdl, hogy ezt a kegyelmet mennyire nem értékeli a gonosz
szolga, meg sem halalja, csak azt lassuk meg, hogy van ilyen kegyelem is: Elengedem a
biintetésedet.

Hét lehet ennél nagyobb kegyelem?

Van Istennek olyan kegyelme, ami még ennél is nagyobb. Igy lehet megfogalmazni:
megbocsdtom a biinédet. Ez nagyobb, mint a biintetés teljes elengedése. A tékozlo fiinak
adott kegyelem ilyen. Ez a kegyelem tényleg ebben all: megbocsatom minden te biinddet. Ha
a tékozlo fia ugy kapott volna kegyelmet, ahogy kérte, s ott maradt volna az istalloban a
béresek és a joszdgok kozott, akkor is magasztalta volna holta napjaig az apjat a nyert
kegyelemért. Vagy ha tobbet kapott volna s az apa befogadta volna fidt az atyai hajlékba, de
tekintetével nap, mit nap figyelmeztette volna arra, hogy milyen kegyelemben részesiilt, ezt is

halaval vette volna a fia. De még ennél is nagyobb kegyelmet kapott. Bocsanatot nyert.

Volt — nincs!
Isten ebben az igében nem ezt mondja: elengedek a biintetésedbdl, még ezt sem:
elengedem az egész biintetésedet, még ezt sem: megbocsatom a biineidet, hanem ezt mondja:
»Eltorlom dlnoksdgaidat.« Eltorlom. Ugy t6rlom el, mit a kis didk, aki irja a palatéblara a
feladatat s mikor sehogysem akar sikertilni a lecke, eldveszi kis szivacsat és letorli. Volt,

nincs. Ujra tiszta a palatabla és nyoma sincs tobbé az elrontott feladatnak. A megtortént meg



nem torténtté lett. Kibeszélhetetlen csoda! Aki kapott mar valamikor kegyelmet, az tudja
nagyon jol, hogy a kegyelem allapotaban levé ember szdmara is milyen nehéz teher a biin,
amelyre kegyelmet kapott. Lélekzetelallitd csoda, hogy szabad ugy nézniink Isten
kegyelmére, mint biint eltdrld, megsemmisitd kegyelemre. Hata mogé veti biineinket. Tenger
fenekére veti. Eltorli. Eliizi, mint a felleget. Az Iras nem tud elég képet hasznélni, hogy
megmagyarazza ezt a csodalatos, érthetetlen kegyelmet. A szent, igaz és blint gyil610,
haragvo Isten igy meg tud bocsatani, hogy megsemmisiti biineimet.

Azt gondolod, hogy ennél mar nincs nagyobb kegyelem? Pedig még ennél nagyobb
kegyelem is van. Ennél is nagyobb kegyelem az, amit az Ige igy mond: »Biineidrol nem
emlékezem meg.« Ez a kegyelem csticspontja. Az is kegyelem volna, ha az Ur eltorolte volna,
megsemmisitette volna a biin tényét, de egy helyen, az O mindentudé emlékezetében mégis
megmaradt volna. De az Ur azt igéri, hogy onnan is kitorli: nem emlékezem ra. Olyan
alaposan kitorlom és olyan tokéletesen megsemmisitem, hogy senki tobbé — sem égen, sem
f6ldon — nem emlitheti, mert én magam sem emlékezem rea.

Isten szive ennyi kegyelemmel van tele. Hat tilzas-e azt mondani réla, hogy csak
kegyelem? Semmi mas, csak kegyelem! Mert ha mas is volna, nemcsak kegyelem, hol férne

el ennyi kegyelem Isten szivében?

A kegyelem indoka.
De nemcsak az a lelkihelyzet, amiben ez az ige elhangzott, nem csupan az a fogalmazas,
amelyben Isten megfogalmazta, hanem ennek a kegyelemnek az indoklasa is azt mutatja,
hogy Isten semmi mas, csak kegyelem.

Vajjon mivel indokolja az Ur ezt a kegyelmét?

Ezt olvassuk: »En, én vagyok az, aki eltorlom dlnoksdgaidat enmagamért.«
Enmagamért! Semmi massal nem indokolja Isten, mint 6nmagaval. Csak magéért cselekszik.
Ez azt jelenti, hogy Isten kegyelmének nincsen semmi Istenen kiviil levd indoka, s6t timasza
sem. Ez azt is jelenti, hogy énbennem nincsen semmi, amire 6 raépithetné kegyelmét. Nincs
semmi bennem, amibdl Isten azt a reménységet taplalhatna, hogyha megbocsatja blineimet,
akkor uj ¢életet ajandékozhat nekem ¢és a kisértésekkel szemben meg fogja sokszorozni erdmet
a kegyelemre valo emlékezés. Ha Isten énram nézne s arra, ami bennem van, télem varhat6 és
remélhetd, akkor csak azt mondhatna: Banom, hogy teremtettem. Vagd ki! De 6 — 6h aldassék
szent neve — nem énram néz, nem arra, ami vagyok, vagy ami lehetnék, amit tlem varni

lehetne, hanem csak 6nmagéra néz és 6nmagaért adja a kegyelmet. Az erét Isten ahhoz, hogy



ezt a kegyelmet adni tudja, 6nmagabol meriti csupan. Isten szabad kegyelme tehat a
blinbocsanat és a kegyelem egyetlen inditd oka.

Tudom, hogy a kegyelem indoklasanal eldkeriil az a magyarazat is, hogy Isten a maga
dicsOségéért nem engedheti, hogy gyermeke elpusztuljon, vagy: mivel megigérte, hogy nem
akarja a blings halalat, hanem hogy megtérjen és €ljen, szavanak igazsagaért kell konyoriilnie.
Ezek mind nem valtoztatnak azonban azon az alapvetd tényen, hogy Isten kegyelmének
egyetlen indoklasa maga az Isten. Latod, mennyire tele van Isten blinbocsaté irgalommal!

Janos 1,16. is besz¢€l arrdl, hogy miért van kegyelem ezen a vilagon. Itt sincs mas
magyarazat. Kegyelmet kapunk kegyelemért. Semmi masért. Mert kegyelem van, azért van

kegyelem. Es mert van kegyelem, azért van az én szamomra is kegyelem.

Olcso a kegyelem?

Volt Istennek kegyelmével egy nagyon szomoru tapasztalata. Kegyelmével visszaélt
az ember. A kegyelem a blindsoket szemtelenné teszi €s felbatoritja a gonosz cselekvésére. Az
Otestamentomban Esaias 26:10-ben olvashatjuk: »Ha kegyelmet nyer a gonosz, nem tanul
igazsdgot, az igaz foldon is hamissdagot cselekszik és nem nézi az Ur méltésdagat.« Az
Ujtestamentomban az elébb emlitett ados szolgarol sz616 példazat beszél nekiink arrél, hogy
az ugynevezett olcso kegyelem milyen szomora kovetkezményekkel jar a megkegyelmezett
ember életében. Isten vilagosan latta, hogy ha az embert meg akarja menteni és biineibdl meg
akarja szabaditani, akkor vérontas nélkiil nincsen biinbocsanat. A kegyelemnek draga
kegyelemnek kell lennie, ha azt akarja, hogy az ember megbecsiilje. Ezért lett a valtsag, a
kereszt. Isten latta: ha azt akarja, hogy ne hulljon porba a kegyelem s ne legyen megtaposott
dragagyongy, akkor a legdragabba kell tennie. Ha megigérte, hogy a gonosz ember fejére
haragjanak poharat kionti, akkor csak ugy Orizheti meg szava igazsagat, s ugy valthatja valora
kegyelme mentd szdndékat, ha onmagara onti ki haragja poharat. A legdragabbat, egysziilott
szent Fiat, benne onmagat kell biinné tennie, csak igy lehet a kegyelem gyiimolcstermove a
blinds ember szamara. Ezért mondja Fidanak: eredj Fiam és halj meg ezért a biinos vilagért
kinos, nyomorult halallal a bitofan! Vallald helyette a pokol minden karhozatat, hogy én azt
mondhassam neki: J6jj én dldottam, megvaltott, vérrel megmosott, fehér ruhdba dltoztetett
nyomorult ember és 6rokold az orszadgot! A kegyelem dra, amit Isten hajlando érte vallalni,

mutatja, hogy Isten csak kegyelem. Semmi mas, csak kegyelem.

No — és a szenvedés?



De hat akkor hogyan magyarazzuk meg mindazt a szenvedést, ami van ezen a foldon
¢és amelyrdl azt valljuk, hogy mindez bilineink kdvetkezménye, melyek Isten fenségének és
haragjanak itéletét zaditja rank? Azt gondolod, hogy az a szenvedés, amely ezen a vildgon
van, amely alatt nyogiink, Isten kegyelmének ellentéte? Csak egy igét olvass el: »Akit szeret
az Ur, megdorgdlja, megostoroz pedig mindent, akit fiavd fogad. Ha pedig fenyités nélkiil
valok vagytok, amiben mindenek részestiiltek, korcsok vagytok és nem fiak.« (Zsid. 12:6-8.) A
zsidokhoz irt levél irdja ugy latja, hogy Isten minden biintetése e foldon: kegyelem. Es én ezt
alairom. Nemcsak most, hanem alairtam akkor is, amikor ennél sokkal nehezebb koriilmények
kozott kellett Isten biintetését magamon éreznem. Akkor is éreztem, hogy Istennek minden
utja kegyelem. Mindig kegyelem az, amikor Isten nem enged tovabb futnom a vilag széles
orszagutjan, hanem gancsot vet nekem, hogy essem el és ébredjek tudatara annak, hogy
milyen ut az, amelyen jarok. Oh, ha lehetne érviil felhozni valamit az ellen, hogy Isten csak
kegyelem, akkor nem azokat kellene felsorakoztatni, akik betegek, akik kenyérnélkiil valok,
akiket Isten a szenvedés ostoraval téritget, hanem a dalold, jokedvii, kdnnyelmi embereket,
akik jarnak kéz a kézben az ¢€let sz€les orszagutjan akadaly nélkiil a veszedelem felé. Tudjuk,
hogy az ¢ Utjukon is el6bb, vagy utobb jelentkezni fog Isten blindsdket megallitd kegyelme,
mert Isten senkit sem enged figyelmeztetés nélkiil vesztébe rohanni. Ez Isten aldott,
pedagobgiai biintetése, amely azt mutatja, hogy nagyon, kimondhatatlanul kegyelmes az én

Atyam!

Hat a pokol?

De még mindig van valami. Hat a pokol? A kéarhozat? Hat az nem az ember blinben
valo megatalkodottsaga feletti isteni haragnak a kdvetkezménye?

Teljesen tudatdban vagyok annak, hogy amit mondok, az mind reflektorfénnyel vald
dolgozas. Mégis vilagosan latom, hogy azok, akik a pokolba jutnak, azok maguk is vilagos
tudataban vannak annak, hogy nem biineik miatt jutottak oda, hanem azért, mert nem
fogadtak el Isten kegyelmét. Senki sem karhozik el blineiért, hanem csupén a kegyelem
elutasitasaért.

Nem tudom, hogy te most sziikségét érzed-e ennek a kegyelemnek. En mindennap
kimondhatatlan sziikségét érzem és mindennap csodalatos, boldog 6rommel mondogatom
magamnak Gjra €s Ujra: az én Istenem csak kegyelem, semmi mas csak kegyelem! Minden
utja kegyelem! A Golgotha tutja is kegyelem! Az én lidvosségem felé vezetd ttja is kegyelem!

Csak kegyelem! Aldassék 6rokkon-o6rokké ezért a hihetetlen kegyelemért az O szent neve!




